
Jurnal  
Inovasi Pendidikan Kreatif 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk  

 

379 

 

Volume 5, Nomor 4 

1 Desember 2024 

AL-QURAN SEBAGAI SUMBER INSPIRASI FILSAFAT DAKWAH    

  

Nashrillah1, Surya Alamsyah2, Ade Akbar3 

1,2,3Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

nashrillahmg@uinsu.ac.id1, msuryaalamsyah12@gmail.com2, adeakba17@gmail.com3 

 

ABSTRAK  

Sebagai kitab suci umat Islam, Al-Qur'an berfungsi sebagai pedoman hidup sekaligus 

sumber inspirasi untuk mengembangkan filosofi dakwah. Al-Qur'an menekankan sikap 

sopan dan meyakinkan ketika berinteraksi dengan masyarakat serta menawarkan teknik 

dakwah yang cerdas dan penuh hikmah. Pedoman yang diambil dari ayat-ayat Al-Qur'an 

ini menginstruksikan para khatib untuk menggunakan metode yang sesuai dengan 

konteks sosial dan budaya serta tingkat pemahaman pendengarnya. Konsep dakwah Al-

Qur'an yang menekankan komunikasi dan menghargai perbedaan sebagai semacam 

rahmat menjadikan transmisi Islam lebih relevan dan inklusif dalam dunia multikultural 

saat ini. Hasilnya, Al-Qur'an berfungsi sebagai teks keagamaan sekaligus sumber inspirasi 

filosofis dan etis untuk menciptakan prinsip-prinsip Islam yang praktis, fleksibel, dan 

mengagumkan. 

Kata Kunci: Al-Qur’an, Filsafat, Dakwah. 

 

ABSTRACT 

As the holy book of Muslims, the Qur'an serves as a guide to life as well as a source of 

inspiration for developing the philosophy of da'wah. The Qur'an emphasizes politeness 

and persuasiveness when interacting with the community and offers intelligent and wise 

da'wah techniques. Guidelines taken from the verses of the Qur'an instruct preachers to 

use methods that are appropriate to the social and cultural context and the level of 

understanding of their listeners. The concept of da'wah in the Qur'an that emphasizes 

communication and respects differences as a kind of blessing makes the transmission of 

Islam more relevant and inclusive in today's multicultural world. As a result, the Qur'an 

serves as both a religious text and a source of philosophical and ethical inspiration for 

creating practical, flexible, and admirable Islamic principles. 

Keywords: Al-Qur'an, Philosophy, Da'wah. 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk
mailto:nashrillahmg@uinsu.ac.id
mailto:msuryaalamsyah12@gmail.com
mailto:adeakba17@gmail.com


Jurnal  
Inovasi Pendidikan Kreatif 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk  

 

380 

 

Volume 5, Nomor 4 

1 Desember 2024 

A. PENDAHULUAN  

Al-Qur’an sebagai kitab suci dalam agama islam, tidak hanya menjadi pendoman 

bagi umat muslim, tetapi juga sumber utama inspirasi dalam berbagai aspek kehidupan, 

termasuk dakwah. Dakwah yang berarti mengajak orang lain menuju ajaran islam. 

Membutuhkan fondasi yang kuat agar pesan yang di sampaikan dapat di terima dengan 

baik dan membawa dampak positif. Di sinilah peran Al-Qur’an menjadi penting, dengan 

menawarkan prinsip-prinsip filosofis yang membimbing para pendakwah dalam 

menyampaikan pesan secara efektif. 

 Filsafat dakwah merupakan ilmu yang mempelajari secara kritis dan mendalam 

mengenai dakwah, termasuk tujuan dakwah, alasan pentingnya proses komunikasi dan 

transformasi ajaran serta nilai-nilai Islam untuk mengubah keyakinan, sikap, dan perilaku 

seseorang agar sesuai dengan ajaran Islam. Selain itu, filsafat dakwah juga mengkaji 

respons terhadap dakwah yang dilakukan oleh para da'i dan mubalig, sehingga orang yang 

didakwahi bisa menjadi individu yang beriman dan berakhlak mulia, sebagaimana 

diajarkan Islam (Widoyo, 2022). 

 Sejak diturunkan, banyak tokoh dan pemikir Muslim yang mendalami makna dan 

isi Al-Qur'an. Nilai-nilai universal seperti keadilan, kasih sayang, dan kebijaksanaan 

menjadi landasan pendekatan dakwah yang relevan dan sesuai konteks. Pendakwah 

diharapkan mampu menyesuaikan penyampaian pesan mereka dengan kondisi dan 

karakteristik masyarakat yang dihadapi. Dengan pemahaman mendalam terhadap Al-

Qur'an, mereka dapat merancang strategi dakwah yang tidak hanya menyentuh sisi 

spiritual, tetapi juga sosial dan moral. 

Al-Qur'an menawarkan berbagai tema untuk diangkat dalam dakwah, seperti 

hubungan antarmanusia, tanggung jawab sosial, serta pentingnya saling menghormati dan 

memahami. Melalui ayat-ayatnya, Al-Qur'an memberikan panduan jelas tentang 

bagaimana seorang Muslim seharusnya berinteraksi dengan orang lain, baik dalam 

lingkup kecil maupun di masyarakat luas. Hal ini menjadikan Al-Qur'an sebagai sumber 

inspirasi yang kaya untuk menciptakan dialog yang harmonis dan konstruktif dalam 

masyarakat yang beragam. 

Lebih dari itu, Al-Qur'an juga mendorong pemikiran kritis dan refleksi mendalam. 

Banyak ayat yang mengajak umat untuk merenungkan ciptaan Allah, memahami tanda-

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk


Jurnal  
Inovasi Pendidikan Kreatif 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk  

 

381 

 

Volume 5, Nomor 4 

1 Desember 2024 

tanda kebesaran-Nya, serta mengaplikasikan ilmu pengetahuan dalam kehidupan sehari-

hari. Dengan demikian, filosofi yang terkandung dalam Al-Qur'an tidak hanya 

mengedepankan ajaran agama, tetapi juga mempromosikan pemikiran yang rasional dan 

progresif, yang sangat penting dalam dakwah modern. 

Dalam kajian ini, kita akan menjelajahi peran Al-Qur'an sebagai sumber inspirasi 

filosofis dalam dakwah, menggali prinsip-prinsip yang terkandung di dalamnya, serta 

bagaimana penerapannya dapat memberi dampak signifikan bagi individu dan 

masyarakat. Dengan memahami dan mengamalkan nilai-nilai Al-Qur'an, diharapkan 

dakwah akan menjadi lebih efektif, relevan, dan mampu menumbuhkan kesadaran moral 

yang lebih tinggi di tengah tantangan zaman yang terus berubah. 

Penelitian Abdul Basit (2017) yang di muat dalam buku nya “filsafat dakwah” 

menjelaskan tentang istilah filsafat merupakan dari Bahasa Yunani dan tidak di sebutkan 

dalam Al-Qur’an. Jika istilah filsafat di artikan dengan makna cinta pada kebijakssanaan, 

maka dalam Al-Qur’an istilah tersebut di kenal dengan kata Al-hikmah (Abdul Basit, 

2017).  

Penelitian Agus (2021) dalam jurnal nya “filsafat dalam tinjauan Al-Qur’an” 

menunjukkan bahwa Al-Qur’an adalah sumber rujukan utama dalam ajaran islam dan 

juga Al-Qur’an menganjurkan untuk berfilsafat (agus, 2021). 

Selain itu pada penelitian Rahmat (2018) dalam jurnal nya “kajian tentang prinsip 

dasar dan metode berpikir dalam filsafat dakwah yang di turunkan dari Al-Qur’an” 

menjelaskan bahwa filsafat itu bersumber pada akal secara utuh, sedangkan filsafat 

dakwah, yang menjadi sumber utama nya ialah Al-Qur’an (Rahmat, 2018). 

 

B. METODE PENELITIAN  

Dalam kajian ini, kita akan menjelajahi peran Al-Qur'an sebagai sumber inspirasi 

filosofis dalam dakwah, menggali prinsip-prinsip yang terkandung di dalamnya, serta 

bagaimana penerapannya dapat memberi dampak signifikan bagi individu dan 

masyarakat. Dengan memahami dan mengamalkan nilai-nilai Al-Qur'an, diharapkan 

dakwah akan menjadi lebih efektif, relevan, dan mampu menumbuhkan kesadaran moral 

yang lebih tinggi di tengah tantangan zaman yang terus berubah. 

 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk


Jurnal  
Inovasi Pendidikan Kreatif 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk  

 

382 

 

Volume 5, Nomor 4 

1 Desember 2024 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN   

Dalam kajian ini, kita akan menjelajahi peran Al-Qur'an sebagai sumber inspirasi 

filosofis dalam dakwah, menggali prinsip-prinsip yang terkandung di dalamnya, serta 

bagaimana penerapannya dapat memberi dampak signifikan bagi individu dan 

masyarakat. Dengan memahami dan mengamalkan nilai-nilai Al-Qur'an, diharapkan 

dakwah akan menjadi lebih efektif, relevan, dan mampu menumbuhkan kesadaran moral 

yang lebih tinggi di tengah tantangan zaman yang terus berubah. 

Al-Qur'an juga memberikan panduan metode dakwah, seperti dalam surat An-Nahl 

ayat 125 yang menekankan pentingnya hikmah dan nasihat yang baik. Hikmah dalam Al-

Qur'an, yang disebutkan dalam berbagai bentuk sebanyak 190 kali, menjadi landasan 

filsafat dakwah dengan fokus pada konsep Tauhidullah. Hikmah mencakup elemen 

universalitas, pandangan luas, kecerdasan, perenungan mendalam, dan pengetahuan yang 

disertai tindakan. Dengan demikian, filsafat dakwah Islam tidak bisa terlepas dari Al -

Qur'an sebagai sumbernya. 

Syeik Ali Mahfuz yang diakui sebagai otoritas dalam ilmu dakwah mi-salnya, 

membedakan dakwah dalam tiga ranah, dakwah antar-individu muslim, dakwah antar-

golongan umat muslim, dan dakwah umat muslim kepada umat nonmuslim. Yang 

terakhir ini, menurut Syekh Ali Mahfuz, dilakukan dengan mengajak mereka untuk 

masuk Islam (Hidayat al-Mursyidin, Iâ Thurûg al-Wazi wa al-Irsyâd) 

Dakwah Islam dipahami sebagai instruksi bagi umat manusia untuk mengikuti 

ajaran yang diridhai Allah, yang dapat diwujudkan dalam berbagai bentuk, seperti 

ucapan, pemikiran, tulisan, dan tindakan nyata. Kajian dakwah secara ilmiah mencakup 

kerangka filosofis, teoretis, dan teknis, di mana prinsip dasar dakwah didasarkan pada 

konsep Tauhidullah dan ayat-ayat Al-Qur'an. Dakwah Islam mengembangkan berbagai 

metode ilmiah untuk merencanakan masa depan umat Islam dengan tujuan mencapai 

kebenaran dan kebahagiaan di dunia dan akhirat (Rahmat, 2018). 

Wacana Al-Qur’an tentang filsafat  

Istilah “filsafat” berasal dari bahasa yunani dan tidak secara langsung di sebutkan 

dalam Al-quran. Namun, jika memahami filsafat sebagai cinta pada kebijaksanaan, kita 

dapat mengaitkannya dengan konsep “al-hikmah” dalam al-quran. Al-hikmah menjadi 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk


Jurnal  
Inovasi Pendidikan Kreatif 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk  

 

383 

 

Volume 5, Nomor 4 

1 Desember 2024 

ciri khas filsafat islam dan berhubungan erat dengan sifat Allah sebagai Al-hikmah (Maha 

Bijaksana). 

Secara etimologis, al-hikmah memiliki beragam makna, termasuk keadilan (al-

Adl), kesabaran (al-Hilm), dan kenabian (al-Nubuwwah). Al-hikmah juga berfungsi 

untuk mencegah kebodohan, kerusakan, dan kehancuran, serta mencerminkan kebenaran 

dan penempatan sesuatu pada tempatnya. Salah satu esensi al-hikmah yang dapat 

dipahami dengan mudah dan diimplementasikan dalam dakwah adalah prinsip 

menempatkan sesuatu pada tempat yang tepat.  

Dalam konteks dakwah, al-hikmah berkaitan erat dengan pendekatan yang 

digunakan, di mana dakwah bil-hikmah mengharuskan kita untuk terlebih dahulu 

memahami berbagai persoalan yang terkait dengan sasaran dakwah, perilaku masyarakat 

yang menjadi objek dakwah, serta situasi dan waktu pelaksanaan. Seperti yang 

dinyatakan oleh Sayyid Qutb, seorang da'i yang bijaksana harus menghindari tindakan 

sewenang-wenang, meskipun memiliki kebenaran, kekuatan, dan semangat yang tinggi.  

Al-hikmah, yang berkaitan dengan filsafat, menurut al-Amiri, pertama kali 

diberikan kepada Luqman, seperti disebutkan dalam Al-Qur'an pada surat Luqman (31) 

ayat 12, "Kami telah memberikan hikmah kepada Luqman." Luqman hidup di zaman 

Nabi Daud a.s. dan tinggal di Syam. Orang Yunani seperti Empedokles belajar hikmah 

dari Luqman, sedangkan Pythagoras mempelajarinya dari sahabat Nabi Sulaiman bin 

Daud di Mesir, yang juga berasal dari Syam. Selanjutnya, Socrates dan Plato 

mendapatkan hikmah dari Pythagoras (Al_Quran_sebagai_Sumber_Inspirasi_Filsaf, 

n.d.). 

Seorang filsuf terkenal, Mulla Shadra (1572-1641 M/979-1050 H), menggunakan 

istilah al-hikmah dan mengembangkan konsep empat perjalanan intelektual dalam 

hikmah tertinggi (al-asfar al-'aqliyah al-arba'ah fial-hikmah al-muta'aliyah). Mulla Shadra 

menunjukkan hubungan saling terkait antara semua potensi manusia, di mana 

peningkatan atau penurunan satu bagian akan memengaruhi eksistensi manusia secara 

keseluruhan. Menurutnya, perjalanan manusia adalah proses bertahap dalam menaiki 

gradasi eksistensi yang tak terbatas, menggabungkan elemen filsafat, tasawuf, dan 

teologi. 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk


Jurnal  
Inovasi Pendidikan Kreatif 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk  

 

384 

 

Volume 5, Nomor 4 

1 Desember 2024 

Selain itu, Al-Qur'an juga mendorong manusia untuk terus mengembangkan pikiran 

dan hati mereka. Al-Qur'an mengajak manusia untuk merenungkan penciptaan langit, 

bumi, manusia, tumbuhan, hewan, dan lain-lain, serta mengkritik sikap taklid buta yang 

membuat seseorang enggan berpikir bebas dalam mencari kebenaran.  

Kehadiran Al-Qur'an memberikan motivasi dan dukungan yang kuat bagi manusia 

untuk memanfaatkan segala potensi yang dimiliki. Hal ini telah mengubah secara radikal 

pola berfilsafat dalam dunia Islam, melahirkan apa yang disebut sebagai "filsafat 

profetik." Dalam konteks ini, realitas dan proses penyampaian Al-Qur'an menjadi fokus 

utama para pemikir Islam dalam kegiatan berfilsafat. Para filsuf Muslim tidak hanya 

mengandalkan kemampuan rasional dan empiris, tetapi juga memanfaatkan kemampuan 

intuitif. Dengan demikian, filsafat yang dikembangkan oleh para filsuf Muslim memiliki 

perbedaan mendasar dibandingkan dengan filsafat yang muncul di kalangan filsuf Barat 

(Basid, 2017). 

Al-Qur’an dan Filsafat Ilmu pengetahuan (science) 

 Filsafat ilmu merupakan disiplin yang mengkaji dasar-dasar pengetahuan, 

termasuk hakikat, metode, dan batasan ilmu pengetahuan. Ia memberikan landasan 

filosofis yang membantu ilmuwan memahami ilmu secara mendalam, selain 

menyumbang fungsi kritis melalui analisis logis terhadap asumsi dan metode ilmiah. 

Filsafat ilmu juga berperan konstruktif dalam merancang paradigma dan metode baru 

yang mendorong kemajuan pengetahuan. Dengan demikian, filsafat ilmu tidak hanya 

reflektif tetapi juga berfungsi sebagai pendorong evolusi ilmu pengetahuan secara 

menyeluruh (Muzakir et al., 2024). 

Dalam tipologi ilmu pengetahuan Islam yang berlandaskan Al-Qur'an, terdapat lima 

kategori utama: teologi, linguistik, sejarah kuno, fikih, dan ilmu alam. Al-Qur'an 

menjelaskan berbagai pengetahuan penting, seperti bukti eksistensi Allah, keindahan 

bahasa Al-Qur'an, sejarah umat terdahulu, aturan fikih, dan fenomena alam. Di antara 

kategori tersebut, ilmu alam memiliki potensi besar untuk dikembangkan lebih lanjut 

dalam kerangka ilmu pengetahuan sains, dengan banyak fenomena alam yang disebut 

dalam Al-Qur'an, seperti pergerakan bulan, matahari, dan hujan. 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk


Jurnal  
Inovasi Pendidikan Kreatif 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk  

 

385 

 

Volume 5, Nomor 4 

1 Desember 2024 

Al-Qur'an mendorong umat Muslim untuk mempelajari fenomena alam sebagai 

tanda kebesaran Allah, seperti dijelaskan dalam Ali Imran [3]: 191. Fenomena 

perbintangan dalam QS. Al-An'am [6]: 97 dan QS. Al-Baqarah [2]: 189 menunjukkan 

bahwa umat manusia dapat menggunakan akal untuk memahami tanda-tanda alam ini 

sebagai petunjuk waktu, baik di darat maupun di laut. Penelitian terhadap fenomena alam 

ini dianggap sebagai bentuk syukur dan kewajiban bagi orang yang berpikir. 

Al-Qur'an memberikan makna luas terhadap istilah "ilmu," mencakup tidak hanya 

ilmu agama tetapi juga ilmu pengetahuan umum. Banyak intelektual Muslim menolak 

adanya dikotomi antara ilmu agama dan ilmu non-agama. Dengan demikian, manusia 

didorong untuk terus mengembangkan pengetahuan ilmiah yang didasari oleh teks suci, 

namun tidak terbatas pada pengaruh agama, mencakup seluruh umat manusia (Musthofa, 

2021). 

Al-Qur’an Sebagai Sumber Tekstual Filsafat Islam 

Secara etimologis, kata *Al-Qur'an* berasal dari kata Arab "qara’a," yang berarti 

mengumpulkan atau menyusun huruf dan kata dengan tertib. Al-Qur'an adalah inti dari 

semua kitab Allah dan berbagai ilmu. Beberapa ulama mengemukakan definisi mengenai 

Al-Qur'an: 

1. Muhammad Salim Muhsin dalam bukunya “Tarikh Alqur‘an al-Karim” 

menyebutkan bahwa Al-Qur'an merupakan firman Allah yang diwahyukan kepada 

Nabi Muhammad SAW, tertulis dalam mushaf, dan diriwayatkan dengan sanad 

yang mutawatir. Membaca Al-Qur'an dianggap sebagai ibadah serta menjadi 

tantangan bagi orang yang tidak beriman, bahkan untuk menyamai surat 

terpendeknya. 

2.  Abd al-Wahhab Khalaf menjelaskan Al-Qur'an sebagai firman Allah yang 

diturunkan melalui perantaraan Jibril kepada Nabi Muhammad SAW dalam bahasa 

Arab. Al-Qur'an ini dijamin kebenarannya, berfungsi sebagai bukti kerasulan, 

petunjuk hukum bagi manusia, dan panduan dalam beribadah. Membaca Al-Qur'an 

adalah ibadah, dan isinya tersusun dalam mushaf mulai dari surat Al-Fatihah hingga 

surat Al-Nas dengan riwayat yang mutawatir. 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk


Jurnal  
Inovasi Pendidikan Kreatif 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk  

 

386 

 

Volume 5, Nomor 4 

1 Desember 2024 

3.  Muhammad Abduh menggambarkan Al-Qur'an sebagai firman Allah yang mulia, 

diturunkan kepada Nabi SAW dan mencakup seluruh ilmu. Al-Qur'an hanya dapat 

dipahami esensinya oleh orang yang memiliki jiwa yang bersih dan akal yang 

cerdas. 

Secara etimologis, filsafat berasal dari kata Arab falsafah, yang diadopsi dari 

bahasa Yunani philosophia. Kata ini terdiri dari philos yang berarti "cinta" atau 

"kesenangan," dan sophia yang berarti "kebijaksanaan." Maka, filsafat secara sederhana 

diartikan sebagai cinta kebijaksanaan. Secara terminologis, filsafat memiliki beragam 

definisi bergantung pada siapa yang merumuskannya: 

1. Plato mengartikan filsafat sebagai ilmu pengetahuan tentang segala yang ada dan 

sarana untuk mencapai kebenaran sejati. 

2.  Aristoteles memandang filsafat sebagai ilmu yang mencakup kebenaran yang ada 

di berbagai bidang ilmu, seperti metafisika, logika, etika, ekonomi, politik, dan 

estetika. 

3.  Marcus Tulius Cicero mendefinisikan filsafat sebagai ilmu pengetahuan tentang 

hal-hal yang agung dan upaya untuk mencapainya. 

4.  Al-Farabi menjelaskan filsafat sebagai ilmu yang mempelajari alam dan bertujuan 

untuk menyelidiki hakikatnya secara mendalam. 

Secara keseluruhan, filsafat adalah usaha intelektual manusia untuk memahami 

secara radikal, menyeluruh, dan sistematis tentang ketuhanan, alam semesta, dan 

kemanusiaan (Penelitian & Pendidikan, 2022) 

Filsafat dan Agama Islam  

Keselarasan antara filsafat dan agama menurut M.M. Syarif dapat dijelaskan 

melalui tiga hal utama: ilmu agama sebagai bagian dari filsafat, kesesuaian wahyu dengan 

kebenaran filsafat, dan perintah agama untuk menuntut ilmu serta berpikir logis. 

Meskipun demikian, ada perbedaan mendasar antara keduanya, di mana agama lebih 

berhubungan dengan hati, sedangkan filsafat dengan pikiran rasional. Dalam Islam, 

berpikir dan merenungkan ciptaan Tuhan adalah ajaran luhur yang ditekankan melalui 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk


Jurnal  
Inovasi Pendidikan Kreatif 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk  

 

387 

 

Volume 5, Nomor 4 

1 Desember 2024 

kegiatan seperti tadabbur dan tafakkur, sebagaimana banyak ayat Al-Qur'an yang 

mendorong penggunaan akal.  

Dalam tradisi filsafat islam, para filsuf muslim tidak melakukan kajian secara 

spesifik tentang dakwah islam. Mereka cendrung mengkaji hal-hal yang berkaitan dengan 

tuhan,manusia, penciptaan alaam, metafisika,logika, dan etika. Dalam kajian pemikiran 

islam juga terdapat beberapa aliran pemikiran berkaitan dengan teori pengetahuan 

(epistemology), dan ada tiga model sistem berpikir dalam islam yaitu bayani, irfani, dan 

burhani (Asep Shodiqin, 2021).  

Filsafat Yunani memang berpengaruh dalam perkembangan filsafat Islam, tetapi 

Al-Qur'an sendiri sudah mengajarkan pentingnya berpikir mendalam. Filsafat juga 

memberikan manfaat besar dalam aqidah, terutama dalam membuktikan keberadaan 

Tuhan melalui keteraturan alam. Alam yang teratur menunjukkan adanya Zat yang Maha 

Mengatur, yang menjadi dasar bagi keyakinan akan keberadaan Tuhan. Kaum Mu'tazilah, 

sebagai kelompok yang mengutamakan akal, berperan dalam mengembangkan teologi 

Islam dengan pendekatan rasional, meskipun mereka tetap memegang wahyu sebagai 

sumber kebenaran.  

Namun, peran akal yang diutamakan oleh Mu'tazilah memicu perdebatan dengan 

teolog lain, seperti Al-Asy'ari, yang lebih mengutamakan wahyu. Salah satu perdebatan 

mereka adalah tentang sifat-sifat Tuhan, di mana Mu'tazilah menolak sifat-sifat Tuhan 

yang dianggap menyerupai manusia. Meskipun terjadi perbedaan, Muhammad Abduh 

menegaskan bahwa Al-Qur'an mendorong umat untuk berpikir secara logis dan tidak 

hanya menerima ajaran secara buta. Namun, akal manusia memiliki keterbatasan dan 

masih memerlukan bimbingan wahyu dalam hal-hal yang bersifat metafisik dan ibadah 

(Haromaini, 2019). 

 

Filsafat Dalam Al-Qur’an 

Di dalam Al-Qur'an tidak ditemukan kata "filsafat" karena Al-Qur'an diturunkan 

dalam bahasa Arab, sedangkan filsafat berasal dari Yunani. Namun, Al-Qur'an sering 

menggunakan kata "hikmah," yang berasal dari akar yang sama dengan sifat Allah, al -

Hakim (Maha Bijaksana). Jika Al-Qur'an merupakan wahyu yang diberikan secara 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk


Jurnal  
Inovasi Pendidikan Kreatif 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk  

 

388 

 

Volume 5, Nomor 4 

1 Desember 2024 

khusus kepada para Nabi dan Rasul, maka hikmah yang terkandung di dalamnya bisa 

diberikan kepada siapa saja yang dikehendaki Allah (lihat QS Al-Baqarah: 269), dengan 

syarat manusia tersebut mau dan mampu menggunakan akalnya secara optimal melalui 

membaca dan memahami (agus, 2021). 

Pemahaman terhadap ayat-ayat Al-Qur’an yang jelas (muhkamat) dan ayat-ayat 

yang memiliki makna ganda atau lebih sulit dipahami (mutashabihat) seperti dalam QS 

Ali Imran: 7, menunjukkan pentingnya penggunaan akal. Ayat-ayat muhkamat mungkin 

dapat dipahami dengan mudah, namun ayat-ayat mutashabihat membutuhkan interpretasi 

yang lebih dalam, mengharuskan manusia untuk berpikir kritis dan filosofis.  

Pada masa Rasulullah, umat Muslim dapat langsung bertanya kepada beliau untuk 

memahami ayat-ayat yang sulit. Namun, seiring perkembangan Islam ke wilayah yang 

lebih luas dan beragam budaya, kebutuhan akan pemikiran filosofis semakin besar karena 

interpretasi bisa berbeda sesuai konteks budaya dan sosial. 

Al-Qur’an sendiri mendorong umatnya untuk menggunakan akal, yang terlihat dari 

kata-kata seperti *ya'qilun*, *yatafakkarun*, *yash'urun*, *ulil albab*, dan *ulin nuha*. 

Ayat-ayat ini menekankan pentingnya berpikir dan merenungkan keberadaan, 

sebagaimana dalam QS Ar-Rum: 8, Al-Baqarah: 164, dan Al-Hasyr: 2, yang sejalan 

dengan esensi berfilsafat.  

Selain itu, Al-Qur’an sering menyebut "hikmah" (kebijaksanaan), yang berasal dari 

sifat Allah *al-Hakim* (Maha Bijaksana). Meskipun Al-Qur’an diwahyukan kepada Nabi 

dan Rasul, hikmah dalam Al-Qur’an dapat diberikan kepada siapa pun yang dikehendaki 

Allah, sebagaimana dijelaskan dalam QS Al-Baqarah: 269. Untuk mendapatkannya, 

manusia harus bersedia menggunakan akal secara optimal dengan membaca dan 

memahami (Penelitian & Pendidikan, 2022).  

Pertama istilah lain untuk filsafat yaitu Al-Hikmah, diambil dari QS Al-Baqarah 

2:269 dan QS Al-Imran 3:48. 

َلأبَاب ِ ِأوُلوُِالْأ ِأوُت يَِخَيأرًاِكثَ يرًاِِۗوَمَاِيَذَّكَّرُِإ لََّّ كأمَةَِفَقَدأ تَِالأح  ِيؤُأ ِيشََاءُِِۚوَمَنأ مَنأ كأمَةَِ ت يِالأح   يؤُأ

Dia (Allah) menganugerahkan hikmah kepada siapa yang Dia kehendaki. Siapa 

yang dianugerahi hikmah, sungguh dia telah dianugerahi kebaikan yang banyak. Tidak 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk


Jurnal  
Inovasi Pendidikan Kreatif 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk  

 

389 

 

Volume 5, Nomor 4 

1 Desember 2024 

ada yang dapat mengambil pelajaran (darinya), kecuali ululalbab (Al-baqarah 2:269) 

(Kementrian Agama, 2022). 

يلَ نأج  رَاةَِوَالْأ  وَالتَّوأ كأمَةَِ  وَيعَُل  مُهُِالأك تَابَِوَالأح 

Bahwa Allah mengajarkan kepada Isa kitab, hikmah, Taurat, dan Injil (Al-Imran 

3:48) (Kementrian Agama, 2022). 

Penggunaan istilah al-hikmah dalam konteks filsafat Islam menunjukkan bahwa 

Islam mengakui kebenaran akal, tetapi penggunaan akal tetap harus memperkuat 

kebenaran yang disampaikan melalui wahyu. Filsafat dan agama tidak saling 

bertentangan, melainkan filsafat memperjelas peran kitab suci dalam pencarian kebenaran 

melalui spekulasi akal. 

Agama, Ilmu Pengetahuan, dan Filsafat 

Agama, sebagai keyakinan terhadap kekuatan suci dan transendental, memiliki 

beragam definisi tergantung pada pandangan individu dan budaya. Terdapat sekitar 4.200 

agama di dunia, yang meskipun berbeda dalam praktik dan keyakinan, semuanya 

berusaha menjelaskan hubungan manusia dengan Tuhan dan alam semesta. Perbedaan 

penafsiran dalam agama, baik di antara agama yang berbeda maupun dalam satu agama, 

mencerminkan pengaruh konteks sosial dan pemahaman individu. Walaupun demikian, 

esensi agama tetap berfokus pada pencarian makna hidup dan hubungan dengan Yang 

Maha Kuasa.  

Ilmu pengetahuan dalam Islam memiliki akar yang kuat pada ajaran agama, dengan 

Al-Qur'an dan sunnah Nabi sebagai sumber pedoman. Para filsuf Muslim seperti al-Kindi, 

Al-Farabi, dan Ibnu Sina melihat ilmu pengetahuan dan filsafat sebagai sarana untuk 

memahami esensi kehidupan dan eksistensi manusia. Istilah "ilmu" mencakup usaha 

manusia untuk mengungkap misteri alam melalui teori-teori yang teruji. Ilmu 

pengetahuan, yang berbeda dari pengetahuan umum, memiliki kategori utama seperti 

etika, estetika, dan logika, dan memainkan peran penting dalam membentuk pemahaman 

manusia terhadap alam semesta.  

Filsafat, sebagai pencarian kebenaran, berupaya menjawab pertanyaan mendasar 

tentang eksistensi dan realitas. Meskipun awalnya menyatu dengan ilmu pengetahuan, 

filsafat berkembang menjadi disiplin yang lebih luas, mencakup ontologi, epistemologi, 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk


Jurnal  
Inovasi Pendidikan Kreatif 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk  

 

390 

 

Volume 5, Nomor 4 

1 Desember 2024 

dan aksiologi. Filsafat mengkaji realitas melalui metode berpikir yang sistematis, logis, 

dan mendalam. Hubungan erat antara agama, filsafat, dan ilmu pengetahuan 

menunjukkan bahwa ketiganya saling berinteraksi dan berperan penting dalam 

membentuk pandangan hidup manusia serta pemahaman mereka tentang dunia dan 

kehidupan (Kurnia Muhajarah & Muhammad Nuqlir Bariklana, 2021). 

Filsafat Wujudiyah 

Wacana wūjūd merupakan salah satu topik utama dalam filsafat Islam dan sufisme 

di Nusantara, melibatkan tokoh-tokoh seperti Ibnu Sina, Mulla Ṣadra, Hamzah Fansuri, 

dan Syamsuddin al-Sumatrani. Dalam filsafat Islam, para filsuf memperdebatkan konsep 

wūjūd, di mana Ibnu Sina melihatnya sebagai dasar realitas yang bersifat plural, 

sementara Mulla Ṣadra memandang wūjūd sebagai satu entitas dengan berbagai 

tingkatan. Mulla Ṣadra menjelaskan bahwa wūjūd terdiri dari dua bagian utama: Wājib 

al-Wūjūd, yaitu Tuhan yang merupakan sebab dari segala sesuatu dan tidak bergantung 

pada entitas lain, serta mumkin al-wūjūd, yaitu makhluk yang bergantung pada Tuhan 

untuk eksistensinya. Meski wūjūd terdiri dari beberapa bagian, menurut Mulla Ṣadra, 

wūjūd tetap bermakna satu karena Tuhan dan makhluk sama-sama ada dalam realitas 

Pandangan ini berbeda dengan Ibnu Sina, yang berpendapat bahwa wūjūd bersifat 

plural karena terdapat perbedaan kualitas antara Tuhan dan makhluk. Ibnu Sina setuju 

bahwa Tuhan tidak membutuhkan apa pun di luar diri-Nya, sedangkan makhluk 

bergantung pada entitas lain, sehingga wūjūd memiliki makna yang berbeda antara Tuhan 

dan makhluk. 

Pandangan para filsuf ini kemudian direspon oleh sufi Nusantara, seperti Hamzah 

Fansuri, yang menyatakan bahwa wūjūd adalah dasar dari segala entitas. Menurutnya, 

tanpa wūjūd, eksistensi Tuhan, manusia, dan malaikat tidak bisa dikenali dalam realitas. 

Hamzah Fansuri menisbatkan wūjūd hanya kepada Tuhan, yang dipandang sebagai 

sumber dari segala keberadaan. Makhluk, menurutnya, hanyalah manifestasi dari Tuhan, 

dan keberadaan makhluk bergantung pada wūjūd Tuhan, seperti ombak yang bergantung 

pada lautan. Segala sesuatu akhirnya kembali kepada Tuhan, sebagaimana ombak 

kembali ke laut.  

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk


Jurnal  
Inovasi Pendidikan Kreatif 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk  

 

391 

 

Volume 5, Nomor 4 

1 Desember 2024 

Pandangan Hamzah Fansuri dan Mulla Ṣadra menunjukkan adanya keselarasan 

dalam memahami konsep wūjūd, baik dalam filsafat Islam maupun tasawuf Nusantara, 

dengan keduanya sepakat bahwa wūjūd merupakan pembahasan penting dalam 

peradaban ilmu pengetahuan. Penelitian ini bertujuan untuk menelaah hubungan 

pemikiran antara Hamzah Fansuri dan Mulla Ṣadra mengenai konsep wūjūdiyyah melalui 

kajian pustaka (Idin, 2022). 

Filsafat wujudiyah memiliki beberapa kesimpulan utama. Pertama, Tuhan 

dipersepsikan oleh umat Muslim sebagai Pencipta dan Pengatur alam, yang Mahakaya, 

Mahasempurna, tak terbatas, serta tidak bergantung pada apa pun. Kedua, alam, dalam 

seluruh keberadaannya, bergantung sepenuhnya kepada Tuhan. Tanpa wujud Tuhan, 

alam tidak akan ada, sehingga alam secara esensial membutuhkan Tuhan dalam 

penciptaan dan keabadiannya. Ketiga, Ibn Sina membedakan antara Wajib al-Wujud 

(wujud yang niscaya) dan wujud kontingen (wujud yang mungkin). Menurutnya, wujud 

kontingen tidak dapat ada tanpa Wajib al-Wujud, karena keberadaannya bersifat majasi 

atau sekadar bayangan. Sementara Wajib al-Wujud adalah hakikat wujud yang 

sebenarnya. Terakhir, hakikat wujud yang sempurna dan tidak bergantung pada yang lain 

adalah milik Wajib al-Wujud, sedangkan manifestasi wujud yang lain adalah terbatas, 

bergantung, dan hanya merupakan bayangan dari wujud sejati. Pertanyaan mengenai 

mengapa Wajib al-Wujud tetap sebagai Sebab Pertama tidak relevan, karena hakikat 

wujud itu sendiri adalah kesempurnaan, ketidakbergantungan, dan sumber segala 

keberadaan (Adenan, 2019). 

 

D. KESIMPULAN  

AL-Qur’an sebagai sumber inspirasi filsafat dakwah memberikan panduan yang 

menekankan penggunaan akal dan hati dalam menyampaikan ajaran islam. 

Menggabungkan unsur keimanan dengan dorongan untuk berpikir kritis dan logis. Al-

qur’an tidak hanya menjadi pedoman dalam aspek spiritual, tetapi juga memberikan 

kerangka berpikir rasional. Dengan inspirasi Al-Qur’an, filsafat dakwah juga 

menggabungkan rasionalitas dengan tuntutan wahyu dalam menghadapi realitas 

kehidupan dan tantangan intellektual. Dengan demikian, dakwah dalam perspektif 

Qur’ani berperan sebagai sarana pencerahan dan pendidikan yang mendorong umat untuk 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk


Jurnal  
Inovasi Pendidikan Kreatif 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk  

 

392 

 

Volume 5, Nomor 4 

1 Desember 2024 

beriman dengan pemahaman yang teguh, dan tetap merujuk pada Al-Qur’an sebagai 

pedoman.  

 

DAFTAR PUSTAKA  

Adenan, A. (2019). FILSAFAT WUJUDIYAH (Perspektif Mu’tazilah, Filsuf Islam dan 

Alquran). Al-Hikmah: Jurnal Theosofi Dan Peradaban Islam, 1(2). 

https://doi.org/10.51900/alhikmah.v1i2.4844 

agus. (2021). Filsafat Dalam Tinjauan Al-Qur’an. STAI Darul Dakwah, Ddi. 

http://dx.doi.org/10.31219/osf.io/hrmw8 

Al_Quran_sebagai_Sumber_Inspirasi_Filsaf. (n.d.). 

Haromaini, A. (2019). MANUSIA DAN KEHARUSAN MENCARI TAHU (Studi Relasi 

Manusia, Al-Qur’an dan Filsafat). Jurnal Penelitian Dan Karya Ilmiah, 18(2), 202–

215. https://doi.org/10.33592/pelita.v18i2.50 

Idin, T. R. (2022). HAMZAH FANSURI DAN MULLĀ ṢADRĀ keberadaan entitas yang 

tidak membutuhkan eksistensi entitas lain di. Kanz Philosophia : A Journal for 

Islamic Philosophy and Mysticism, 8(1), 49–74. 

Kurnia Muhajarah, & Muhammad Nuqlir Bariklana. (2021). Agama, Ilmu Pengetahuan 

Dan Filsafat. Jurnal Mu’allim, 3(1), 1–14. 

https://doi.org/10.35891/muallim.v3i1.2341 

Musthofa, Q. (2021). Al-Qur’an dan Filsafat Ilmu Pengetahuan: Studi Pemikiran Nidhal 

Guessoum. An-Nur: Jurnal Studi Islam, 13(1), 60. 

https://jurnalannur.ac.id/index.php/An-Nur/article/view/103 

Muzakir, K., Aqlima, C. N., Simbolon, T., Agusrian, K., & Dongoran, R. (2024). Filsafat 

sebagai Dasar Perkembangan Ilmu Pengetahhuan. Jurnal Ilmiah Nusantara, 1(4), 

218–229. 

Penelitian, J., & Pendidikan, I. (2022). Al- qur’an sebagai sumber tekstual filsafat islam. 

1, 210–214. 

Rahmat, E. (2018). Kajian Tentang Prinsip Dasar Dan Metode Berfikir Dalam Filsafat 

Dakwah Yang Diturunkan Dari Al-Qur’an. Kajian Tentang Prinsip Dasar Dan 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk


Jurnal  
Inovasi Pendidikan Kreatif 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk  

 

393 

 

Volume 5, Nomor 4 

1 Desember 2024 

Metode Berfikir Dalam Filsafat Dakwah Yang Diturunkan Dari Al-Qur’an, 3, 27–

43. 

Widoyo, A. F. (2022). Hermeneutika Filsafat Dakwah. Mamba’ul ’Ulum, 18(1), 61–66. 

https://doi.org/10.54090/mu.58  

Kementrian Agama, (2022). Tinjauan Al-Qur'an dan terjemahannya 

Abdul Basit, (2017). Filsafat Dakwah (Wacana Al-Qur'an Tentang Filsafat). 

Asep Shodiqin, (2021). Pengantar Filsafat Dakwah Pendekatan Baru (Epistemologi 

Kajian Dakwah). 

https://ijurnal.com/1/index.php/jipk

