Jurnal
Inovasi Pendidikan Kreatif

Volume 5, Nomor 4
https://ijurnal.com/1/index.php/jipk 1 Desember 2024

AL-QURAN SEBAGAI SUMBER INSPIRASI FILSAFAT DAKWAH

Nashrillah', Surya Alamsyah®, Ade Akbar?
123Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia

nashrillahmg@uinsu.ac.id!, msuryaalamsyahl2@gmail.com?, adeakbal7@gmail.com3

ABSTRAK

Sebagai kitab suci umat Islam, Al-Qur'an berfungsi sebagai pedoman hidup sekaligus
sumber inspirasi untuk mengembangkan filosofi dakwah. Al-Qur'an menekankan sikap
sopan dan meyakinkan ketika berinteraksi dengan masyarakat serta menawarkan teknik
dakwah yangcerdas dan penuh hikmah. Pedomanyangdiambil dari ayat-ayat Al-Qur'an
ini menginstruksikan para khatib untuk menggunakan metode yang sesuai dengan
konteks sosial dan budaya serta tingkat pemahaman pendengarnya. Konsep dakwah Al-
Qur'an yang menekankan komunikasi dan menghargai perbedaan sebagai semacam
rahmat menjadikantransmisilslam lebih relevan dan inklusif dalam dunia multikultural
saat ini. Hasilnya, Al-Qur'an berfungsi sebagai teks keagamaan sekaligus sumber inspirasi
filosofis dan etis untuk menciptakan prinsip-prinsip Islam yang praktis, fleksibel, dan
mengagumkan.

Kata Kunci: Al-Qur’an, Filsafat, Dakwah.

ABSTRACT

As the holy book of Muslims, the Qur'an serves as a guide to life as well as a source of
inspiration for developing the philosophy of da'wah. The Qur'an emphasizes politeness
and persuasiveness when interacting with the community and offers intelligent and wise
da'wah techniques. Guidelines taken from the verses of the Qur'an instruct preachers to
use methods that are appropriate to the social and cultural context and the level of
understanding of their listeners. The concept of da'wah in the Qur'an that emphasizes
communication and respects differences as a kind of blessing makes the transmission of
Islam more relevant and inclusive in today's multicultural world. As a result, the Qur'an
serves as both a religious text and a source of philosophical and ethical inspiration for
creating practical, flexible, and admirable Islamic principles.

Keywords: Al-Qur'an, Philosophy, Da'wah.

379


https://ijurnal.com/1/index.php/jipk
mailto:nashrillahmg@uinsu.ac.id
mailto:msuryaalamsyah12@gmail.com
mailto:adeakba17@gmail.com

Jurnal
Inovasi Pendidikan Kreatif

Volume 5, Nomor 4
https://ijurnal.com/1/index.php/jipk 1 Desember 2024

A. PENDAHULUAN

Al-Qur’an sebagai kitab suci dalam agama islam, tidak hanya menjadi pendoman
bagi umat muslim, tetapi juga sumber utama inspirasi dalam berbagai aspek kehidupan,
termasuk dakwah. Dakwah yang berarti mengajak orang lain menuju ajaran islam.
Membutuhkan fondasi yang kuat agar pesan yang di sampaikan dapat di terima dengan
baik dan membawa dampak positif. Di sinilah peran Al-Qur’an menjadi penting, dengan
menawarkan prinsip-prinsip filosofis yang membimbing para pendakwah dalam
menyampaikan pesan secara efektif.

Filsafat dakwah merupakan ilmu yang mempelajari secara kritis dan mendalam
mengenai dakwah, termasuk tujuan dakwah, alasan pentingnya proses komunikasi dan
transformasi ajaran serta nilai-nilai Islam untuk mengubah keyakinan, sikap, dan perilaku
seseorang agar sesuai dengan ajaran Islam. Selain itu, filsafat dakwah juga mengkaji
respons terhadap dakwah yang dilakukan oleh para da'i dan mubalig, sehingga orang yang
didakwahi bisa menjadi individu yang beriman dan berakhlak mulia, sebagaimana
diajarkan Islam (Widoyo, 2022).

Sejak diturunkan, banyak tokoh dan pemikir Muslim yang mendalami makna dan
isi Al-Qur'an. Nilai-nilai universal seperti keadilan, kasih sayang, dan kebijaksanaan
menjadi landasan pendekatan dakwah yang relevan dan sesuai konteks. Pendakwah
diharapkan mampu menyesuaikan penyampaian pesan mereka dengan kondisi dan
karakteristik masyarakat yang dihadapi. Dengan pemahaman mendalam terhadap Al-
Qur'an, mereka dapat merancang strategi dakwah yang tidak hanya menyentuh sisi
spiritual, tetapi juga sosial dan moral.

Al-Qur'an menawarkan berbagai tema untuk diangkat dalam dakwah, seperti
hubungan antarmanusia, tanggung jawab sosial, serta pentingnya saling menghormati dan
memahami. Melalui ayat-ayatnya, Al-Qur'an memberikan panduan jelas tentang
bagaimana seorang Muslim seharusnya berinteraksi dengan orang lain, baik dalam
lingkup kecil maupun di masyarakat luas. Hal ini menjadikan Al-Qur'an sebagai sumber
inspirasi yang kaya untuk menciptakan dialog yang harmonis dan konstruktif dalam
masyarakat yang beragam.

Lebih dari itu, Al-Qur'an juga mendorong pemikiran kritis dan refleksi mendalam.

Banyak ayat yang mengajak umat untuk merenungkan ciptaan Allah, memahami tanda-

380


https://ijurnal.com/1/index.php/jipk

Jurnal
Inovasi Pendidikan Kreatif

Volume 5, Nomor 4
https://ijurnal.com/1/index.php/jipk 1 Desember 2024

tanda kebesaran-Nya, serta mengaplikasikan ilmu pengetahuan dalam kehidupan sehari-
hari. Dengan demikian, filosofi yang terkandung dalam Al-Qur'an tidak hanya
mengedepankan ajaran agama, tetapi juga mempromosikan pemikiran yang rasional dan
progresif, yang sangat penting dalam dakwah modern.

Dalam kajian ini, kita akan menjelajahi peran Al-Qur'an sebagai sumber inspirasi
filosofis dalam dakwah, menggali prinsip-prinsip yang terkandung di dalamnya, serta
bagaimana penerapannya dapat memberi dampak signifikan bagi individu dan
masyarakat. Dengan memahami dan mengamalkan nilai-nilai Al-Qur'an, diharapkan
dakwah akan menjadi lebih efektif, relevan, dan mampu menumbuhkan kesadaran moral
yang lebih tinggi di tengah tantangan zaman yang terus berubah.

Penelitian Abdul Basit (2017) yang di muat dalam buku nya “filsafat dakwah”
menjelaskan tentang istilah filsafat merupakan dari Bahasa Yunani dan tidak di sebutkan
dalam Al-Qur’an. Jika istilah filsafat di artikan dengan makna cinta pada kebijakssanaan,
maka dalam Al-Qur’an istilah tersebut di kenal dengan kata Al-hikmah (Abdul Basit,
2017).

Penelitian Agus (2021) dalam jurnal nya “filsafat dalam tinjauan Al-Qur’an”
menunjukkan bahwa Al-Qur’an adalah sumber rujukan utama dalam ajaran islam dan
juga Al-Qur’an menganjurkan untuk berfilsafat (agus, 2021).

Selain itu pada penelitian Rahmat (2018) dalam jurnal nya “kajian tentang prinsip
dasar dan metode berpikir dalam filsafat dakwah yang di turunkan dari Al-Qur’an”
menjelaskan bahwa filsafat itu bersumber pada akal secara utuh, sedangkan filsafat

dakwah, yang menjadi sumber utama nya ialah Al-Qur’an (Rahmat, 2018).

B. METODE PENELITIAN

Dalam kajian ini, kita akan menjelajahi peran Al-Qur'an sebagai sumber inspirasi
filosofis dalam dakwah, menggali prinsip-prinsip yang terkandung di dalamnya, serta
bagaimana penerapannya dapat memberi dampak signifikan bagi individu dan
masyarakat. Dengan memahami dan mengamalkan nilai-nilai Al-Qur'an, diharapkan
dakwah akan menjadi lebih efektif, relevan, dan mampu menumbuhkan kesadaran moral

yang lebih tinggi di tengah tantangan zaman yang terus berubah.

381


https://ijurnal.com/1/index.php/jipk

Jurnal
Inovasi Pendidikan Kreatif

Volume 5, Nomor 4
https://ijurnal.com/1/index.php/jipk 1 Desember 2024

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
Dalam kajian ini, kita akan menjelajahi peran Al-Qur'an sebagai sumber inspirasi

filosofis dalam dakwah, menggali prinsip-prinsip yang terkandung di dalamnya, serta
bagaimana penerapannya dapat memberi dampak signifikan bagi individu dan
masyarakat. Dengan memahami dan mengamalkan nilai-nilai Al-Qur'an, diharapkan
dakwah akan menjadi lebih efektif, relevan, dan mampu menumbuhkan kesadaran moral
yang lebih tinggi di tengah tantangan zaman yang terus berubah.

Al-Qur'an juga memberikan panduan metode dakwah, seperti dalam surat An-Nahl
ayat 125 yang menekankan pentingnya hikmah dan nasihat yang baik. Hikmah dalam Al -
Qur'an, yang disebutkan dalam berbagai bentuk sebanyak 190 kali, menjadi landasan
filsafat dakwah dengan fokus pada konsep Tauhidullah. Hikmah mencakup elemen
universalitas, pandangan luas, kecerdasan, perenungan mendalam, dan pengetahuan yang
disertai tindakan. Dengan demikian, filsafat dakwah Islam tidak bisa terlepas dari Al-
Qur'an sebagai sumbernya.

Syeik Ali Mahfuz yang diakui sebagai otoritas dalam ilmu dakwah mi-salnya,
membedakan dakwah dalam tiga ranah, dakwah antar-individu muslim, dakwah antar-
golongan umat muslim, dan dakwah umat muslim kepada umat nonmuslim. Yang
terakhir ini, menurut Syekh Ali Mahfuz, dilakukan dengan mengajak mereka untuk
masuk Islam (Hidayat al-Mursyidin, 1& Thurlg al-Wazi wa al-Irsyad)

Dakwah Islam dipahami sebagai instruksi bagi umat manusia untuk mengikuti
ajaran yang diridhai Allah, yang dapat diwujudkan dalam berbagai bentuk, seperti
ucapan, pemikiran, tulisan, dan tindakan nyata. Kajian dakwah secara ilmiah mencakup
kerangka filosofis, teoretis, dan teknis, di mana prinsip dasar dakwah didasarkan pada
konsep Tauhidullah dan ayat-ayat Al-Qur'an. Dakwah Islam mengembangkan berbagai
metode ilmiah untuk merencanakan masa depan umat Islam dengan tujuan mencapai

kebenaran dan kebahagiaan di dunia dan akhirat (Rahmat, 2018).

Wacana Al-Qur’an tentang filsafat
Istilah “filsafat” berasal dari bahasa yunani dan tidak secara langsung di sebutkan
dalam Al-quran. Namun, jika memahami filsafat sebagai cinta pada kebijaksanaan, kita

dapat mengaitkannya dengan konsep “al-hikmah” dalam al-quran. Al-hikmah menjadi

382


https://ijurnal.com/1/index.php/jipk

Jurnal
Inovasi Pendidikan Kreatif

Volume 5, Nomor 4
https://ijurnal.com/1/index.php/jipk 1 Desember 2024

ciri khas filsafat islam dan berhubungan erat dengan sifat Allah sebagai Al -hikmah (Maha
Bijaksana).

Secara etimologis, al-hikmah memiliki beragam makna, termasuk keadilan (al-
Adl), kesabaran (al-Hilm), dan kenabian (al-Nubuwwah). Al-hikmah juga berfungsi
untuk mencegah kebodohan, kerusakan, dan kehancuran, serta mencerminkan kebenaran
dan penempatan sesuatu pada tempatnya. Salah satu esensi al-hikmah yang dapat
dipahami dengan mudah dan diimplementasikan dalam dakwah adalah prinsip
menempatkan sesuatu pada tempat yang tepat.

Dalam konteks dakwah, al-hikmah berkaitan erat dengan pendekatan yang
digunakan, di mana dakwah bil-hikmah mengharuskan kita untuk terlebih dahulu
memahami berbagai persoalan yang terkait dengan sasaran dakwah, perilaku masyarakat
yang menjadi objek dakwah, serta situasi dan waktu pelaksanaan. Seperti yang
dinyatakan oleh Sayyid Qutb, seorang da'i yang bijaksana harus menghindari tindakan
sewenang-wenang, meskipun memiliki kebenaran, kekuatan, dan semangat yang tinggi.

Al-hikmah, yang berkaitan dengan filsafat, menurut al-Amiri, pertama Kali
diberikan kepada Lugman, seperti disebutkan dalam Al-Qur'an pada surat Lugman (31)
ayat 12, "Kami telah memberikan hikmah kepada Lugman.” Lugman hidup di zaman
Nabi Daud a.s. dan tinggal di Syam. Orang Yunani seperti Empedokles belajar hikmah
dari Lugman, sedangkan Pythagoras mempelajarinya dari sahabat Nabi Sulaiman bin
Daud di Mesir, yang juga berasal dari Syam. Selanjutnya, Socrates dan Plato
mendapatkan hikmah dari Pythagoras (Al_Quran_sebagai_Sumber_Inspirasi_Filsaf,
n.d.).

Seorang filsuf terkenal, Mulla Shadra (1572-1641 M/979-1050 H), menggunakan
istilah al-hikmah dan mengembangkan konsep empat perjalanan intelektual dalam
hikmah tertinggi (al-asfar al-'agliyah al-arba‘ah fial-hikmah al-muta‘aliyah). Mulla Shadra
menunjukkan hubungan saling terkait antara semua potensi manusia, di mana
peningkatan atau penurunan satu bagian akan memengaruhi eksistensi manusia secara
keseluruhan. Menurutnya, perjalanan manusia adalah proses bertahap dalam menaiki
gradasi eksistensi yang tak terbatas, menggabungkan elemen filsafat, tasawuf, dan

teologi.

383


https://ijurnal.com/1/index.php/jipk

Jurnal
Inovasi Pendidikan Kreatif

Volume 5, Nomor 4
https://ijurnal.com/1/index.php/jipk 1 Desember 2024

Selainitu, Al-Qur'an juga mendorong manusia untuk terus mengembangkan pikiran
dan hati mereka. Al-Qur'an mengajak manusia untuk merenungkan penciptaan langit,
bumi, manusia, tumbuhan, hewan, dan lain-lain, serta mengkritik sikap taklid buta yang
membuat seseorang enggan berpikir bebas dalam mencari kebenaran.

Kehadiran Al-Qur'an memberikan motivasi dan dukungan yang kuat bagi manusia
untuk memanfaatkan segala potensi yang dimiliki. Hal ini telah mengubah secara radikal
pola berfilsafat dalam dunia Islam, melahirkan apa yang disebut sebagai "filsafat
profetik." Dalam konteks ini, realitas dan proses penyampaian Al-Qur'an menjadi fokus
utama para pemikir Islam dalam kegiatan berfilsafat. Para filsuf Muslim tidak hanya
mengandalkan kemampuan rasional dan empiris, tetapi juga memanfaatkan kemampuan
intuitif. Dengan demikian, filsafat yang dikembangkan oleh para filsuf Muslim memiliki
perbedaan mendasar dibandingkan dengan filsafat yang muncul di kalangan filsuf Barat
(Basid, 2017).

Al-Qur’an dan Filsafat Ilmu pengetahuan (science)

Filsafat ilmu merupakan disiplin yang mengkaji dasar-dasar pengetahuan,
termasuk hakikat, metode, dan batasan ilmu pengetahuan. la memberikan landasan
filosofis yang membantu ilmuwan memahami ilmu secara mendalam, selain
menyumbang fungsi kritis melalui analisis logis terhadap asumsi dan metode ilmiah.
Filsafat ilmu juga berperan konstruktif dalam merancang paradigma dan metode baru
yang mendorong kemajuan pengetahuan. Dengan demikian, filsafat ilmu tidak hanya
reflektif tetapi juga berfungsi sebagai pendorong evolusi ilmu pengetahuan secara
menyeluruh (Muzakir et al., 2024).

Dalam tipologi ilmu pengetahuan Islam yang berlandaskan Al-Qur'an, terdapat lima
kategori utama: teologi, linguistik, sejarah kuno, fikih, dan ilmu alam. Al-Qur'an
menjelaskan berbagai pengetahuan penting, seperti bukti eksistensi Allah, keindahan
bahasa Al-Qur'an, sejarah umat terdahulu, aturan fikih, dan fenomena alam. Di antara
kategori tersebut, ilmu alam memiliki potensi besar untuk dikembangkan lebih lanjut
dalam kerangka ilmu pengetahuan sains, dengan banyak fenomena alam yang disebut

dalam Al-Qur'an, seperti pergerakan bulan, matahari, dan hujan.

384


https://ijurnal.com/1/index.php/jipk

Jurnal
Inovasi Pendidikan Kreatif

Volume 5, Nomor 4
https://ijurnal.com/1/index.php/jipk 1 Desember 2024

Al-Qur'an mendorong umat Muslim untuk mempelajari fenomena alam sebagai
tanda kebesaran Allah, seperti dijelaskan dalam Ali Imran [3]: 191. Fenomena
perbintangan dalam QS. Al-An'am [6]: 97 dan QS. Al-Bagarah [2]: 189 menunjukkan
bahwa umat manusia dapat menggunakan akal untuk memahami tanda-tanda alam ini
sebagai petunjuk waktu, baik di darat maupun di laut. Penelitian terhadap fenomena alam
ini dianggap sebagai bentuk syukur dan kewajiban bagi orang yang berpikir.

Al-Qur'an memberikan makna luas terhadap istilah "ilmu," mencakup tidak hanya
ilmu agama tetapi juga ilmu pengetahuan umum. Banyak intelektual Muslim menolak
adanya dikotomi antara ilmu agama dan ilmu non-agama. Dengan demikian, manusia
didorong untuk terus mengembangkan pengetahuan ilmiah yang didasari oleh teks suci,
namun tidak terbatas pada pengaruh agama, mencakup seluruh umat manusia (Musthofa,
2021).

Al-Qur’an Sebagai Sumber Tekstual Filsafat Islam
Secara etimologis, kata *Al-Qur'an* berasal dari kata Arab "qara’a," yang berarti

mengumpulkan atau menyusun huruf dan kata dengan tertib. Al-Qur'an adalah inti dari

semua kitab Allah dan berbagai ilmu. Beberapa ulama mengemukakan definisi mengenai

Al-Qur'an:

1.  Muhammad Salim Muhsin dalam bukunya “Tarikh Alqur‘an al-Karim”
menyebutkan bahwa Al-Qur'an merupakan firman Allah yang diwahyukan kepada
Nabi Muhammad SAW, tertulis dalam mushaf, dan diriwayatkan dengan sanad
yang mutawatir. Membaca Al-Qur'an dianggap sebagai ibadah serta menjadi
tantangan bagi orang yang tidak beriman, bahkan untuk menyamai surat
terpendeknya.

2. Abd al-Wahhab Khalaf menjelaskan Al-Qur'an sebagai firman Allah yang
diturunkan melalui perantaraan Jibril kepada Nabi Muhammad SAW dalam bahasa
Arab. Al-Qur'an ini dijamin kebenarannya, berfungsi sebagai bukti kerasulan,
petunjuk hukum bagi manusia, dan panduan dalam beribadah. Membaca Al-Qur'an
adalah ibadah, dan isinya tersusun dalam mushaf mulai dari surat Al-Fatihah hingga

surat Al-Nas dengan riwayat yang mutawatir.

385


https://ijurnal.com/1/index.php/jipk

Jurnal
Inovasi Pendidikan Kreatif

Volume 5, Nomor 4
https://ijurnal.com/1/index.php/jipk 1 Desember 2024

3. Muhammad Abduh menggambarkan Al-Qur'an sebagai firman Allah yang mulia,
diturunkan kepada Nabi SAW dan mencakup seluruh ilmu. Al-Qur'an hanya dapat
dipahami esensinya oleh orang yang memiliki jiwa yang bersih dan akal yang

cerdas.

Secara etimologis, filsafat berasal dari kata Arab falsafah, yang diadopsi dari
bahasa Yunani philosophia. Kata ini terdiri dari philos yang berarti "cinta" atau
"kesenangan," dan sophia yang berarti "kebijaksanaan." Maka, filsafat secara sederhana
diartikan sebagai cinta kebijaksanaan. Secara terminologis, filsafat memiliki beragam
definisi bergantung pada siapa yang merumuskannya:

1.  Plato mengartikan filsafat sebagai ilmu pengetahuan tentang segala yang ada dan
sarana untuk mencapai kebenaran sejati.

2. Aristoteles memandang filsafat sebagai ilmu yang mencakup kebenaran yang ada
di berbagai bidang ilmu, seperti metafisika, logika, etika, ekonomi, politik, dan
estetika.

3. Marcus Tulius Cicero mendefinisikan filsafat sebagai ilmu pengetahuan tentang
hal-hal yang agung dan upaya untuk mencapainya.

4. Al-Farabi menjelaskan filsafat sebagai ilmu yang mempelajari alam dan bertujuan

untuk menyelidiki hakikatnya secara mendalam.

Secara keseluruhan, filsafat adalah usaha intelektual manusia untuk memahami
secara radikal, menyeluruh, dan sistematis tentang ketuhanan, alam semesta, dan

kemanusiaan (Penelitian & Pendidikan, 2022)

Filsafat dan Agama Islam

Keselarasan antara filsafat dan agama menurut M.M. Syarif dapat dijelaskan
melalui tiga hal utama: ilmu agama sebagai bagian dari filsafat, kesesuaian wahyu dengan
kebenaran filsafat, dan perintah agama untuk menuntut ilmu serta berpikir logis.
Meskipun demikian, ada perbedaan mendasar antara keduanya, di mana agama lebih
berhubungan dengan hati, sedangkan filsafat dengan pikiran rasional. Dalam Islam,
berpikir dan merenungkan ciptaan Tuhan adalah ajaran luhur yang ditekankan melalui

386


https://ijurnal.com/1/index.php/jipk

Jurnal
Inovasi Pendidikan Kreatif

Volume 5, Nomor 4
https://ijurnal.com/1/index.php/jipk 1 Desember 2024

kegiatan seperti tadabbur dan tafakkur, sebagaimana banyak ayat Al-Qur'an yang
mendorong penggunaan akal.

Dalam tradisi filsafat islam, para filsuf muslim tidak melakukan kajian secara
spesifik tentang dakwah islam. Mereka cendrung mengkaji hal-hal yang berkaitan dengan
tuhan,manusia, penciptaan alaam, metafisika,logika, dan etika. Dalam kajian pemikiran
islam juga terdapat beberapa aliran pemikiran berkaitan dengan teori pengetahuan
(epistemology), dan ada tiga model sistem berpikir dalam islam yaitu bayani, irfani, dan
burhani (Asep Shodigin, 2021).

Filsafat Yunani memang berpengaruh dalam perkembangan filsafat Islam, tetapi
Al-Qur'an sendiri sudah mengajarkan pentingnya berpikir mendalam. Filsafat juga
memberikan manfaat besar dalam aqidah, terutama dalam membuktikan keberadaan
Tuhan melalui keteraturan alam. Alam yang teratur menunjukkan adanya Zat yang Maha
Mengatur, yang menjadi dasar bagi keyakinan akan keberadaan Tuhan. Kaum Mu'tazilah,
sebagai kelompok yang mengutamakan akal, berperan dalam mengembangkan teologi
Islam dengan pendekatan rasional, meskipun mereka tetap memegang wahyu sebagai
sumber kebenaran.

Namun, peran akal yang diutamakan oleh Mu'tazilah memicu perdebatan dengan
teolog lain, seperti Al-Asy'ari, yang lebih mengutamakan wahyu. Salah satu perdebatan
mereka adalah tentang sifat-sifat Tuhan, di mana Mu'tazilah menolak sifat-sifat Tuhan
yang dianggap menyerupai manusia. Meskipun terjadi perbedaan, Muhammad Abduh
menegaskan bahwa Al-Qur'an mendorong umat untuk berpikir secara logis dan tidak
hanya menerima ajaran secara buta. Namun, akal manusia memiliki keterbatasan dan
masih memerlukan bimbingan wahyu dalam hal-hal yang bersifat metafisik dan ibadah
(Haromaini, 2019).

Filsafat Dalam Al-Qur’an

Di dalam Al-Qur'an tidak ditemukan kata "filsafat" karena Al-Qur'an diturunkan
dalam bahasa Arab, sedangkan filsafat berasal dari Yunani. Namun, Al-Qur'an sering
menggunakan kata "hikmah," yang berasal dari akar yang sama dengan sifat Allah, al-

Hakim (Maha Bijaksana). Jika Al-Qur'an merupakan wahyu yang diberikan secara

387


https://ijurnal.com/1/index.php/jipk

Jurnal
Inovasi Pendidikan Kreatif

Volume 5, Nomor 4
https://ijurnal.com/1/index.php/jipk 1 Desember 2024

khusus kepada para Nabi dan Rasul, maka hikmah yang terkandung di dalamnya bisa
diberikan kepada siapa saja yang dikehendaki Allah (lihat QS Al-Bagarah: 269), dengan
syarat manusia tersebut mau dan mampu menggunakan akalnya secara optimal melalui
membaca dan memahami (agus, 2021).

Pemahaman terhadap ayat-ayat Al-Qur’an yang jelas (muhkamat) dan ayat-ayat
yang memiliki makna ganda atau lebih sulit dipahami (mutashabihat) seperti dalam QS
Ali Imran: 7, menunjukkan pentingnya penggunaan akal. Ayat-ayat muhkamat mungkin
dapat dipahami dengan mudah, namun ayat-ayat mutashabihat membutuhkan interpretasi
yang lebih dalam, mengharuskan manusia untuk berpikir kritis dan filosofis.

Pada masa Rasulullah, umat Muslim dapat langsung bertanya kepada beliau untuk
memahami ayat-ayat yang sulit. Namun, seiring perkembangan Islam ke wilayah yang
lebih luas dan beragam budaya, kebutuhan akan pemikiran filosofis semakin besar karena
interpretasi bisa berbeda sesuai konteks budaya dan sosial.

Al-Qur’an sendiri mendorong umatnya untuk menggunakan akal, yang terlihat dari
kata-kata seperti *ya'qilun*, *yatafakkarun*, *yash'urun*, *ulil albab*, dan *ulin nuha*.
Ayat-ayat ini menekankan pentingnya berpikir dan merenungkan keberadaan,
sebagaimana dalam QS Ar-Rum: 8, Al-Bagarah: 164, dan Al-Hasyr: 2, yang sejalan
dengan esensi berfilsafat.

Selainitu, Al-Qur’an sering menyebut "hikmah" (kebijaksanaan), yang berasal dari
sifat Allah *al-Hakim* (Maha Bijaksana). Meskipun Al-Qur’an diwahyukan kepada Nabi
dan Rasul, hikmah dalam Al-Qur’an dapat diberikan kepada siapa pun yang dikehendaki
Allah, sebagaimana dijelaskan dalam QS Al-Bagarah: 269. Untuk mendapatkannya,
manusia harus bersedia menggunakan akal secara optimal dengan membaca dan
memahami (Penelitian & Pendidikan, 2022).

Pertama istilah lain untuk filsafat yaitu Al-Hikmah, diambil dari QS Al-Bagarah
2:269 dan QS Al-Imran 3:48.

1 o ol 91 28N L1508 158 ol 88 Akad) &) st Pl (a Akad) 5%

Dia (Allah) menganugerahkan hikmah kepada siapa yang Dia kehendaki. Siapa
yang dianugerahi hikmah, sungguh dia telah dianugerahi kebaikan yang banyak. Tidak

388


https://ijurnal.com/1/index.php/jipk

Jurnal
Inovasi Pendidikan Kreatif

Volume 5, Nomor 4
https://ijurnal.com/1/index.php/jipk 1 Desember 2024

ada yang dapat mengambil pelajaran (darinya), kecuali ululalbab (Al-bagarah 2:269)
(Kementrian Agama, 2022).
Jaiy 81558 s Aakadly Quish) Addad

Bahwa Allah mengajarkan kepada Isa kitab, hikmah, Taurat, dan Injil (Al-Imran
3:48) (Kementrian Agama, 2022).

Penggunaan istilah al-hikmah dalam konteks filsafat Islam menunjukkan bahwa
Islam mengakui kebenaran akal, tetapi penggunaan akal tetap harus memperkuat
kebenaran yang disampaikan melalui wahyu. Filsafat dan agama tidak saling
bertentangan, melainkan filsafat memperjelas peran kitab suci dalam pencarian kebenaran

melalui spekulasi akal.

Agama, lImu Pengetahuan, dan Filsafat

Agama, sebagai keyakinan terhadap kekuatan suci dan transendental, memiliki
beragam definisi tergantung pada pandangan individu dan budaya. Terdapat sekitar 4.200
agama di dunia, yang meskipun berbeda dalam praktik dan keyakinan, semuanya
berusaha menjelaskan hubungan manusia dengan Tuhan dan alam semesta. Perbedaan
penafsiran dalam agama, baik di antara agama yang berbeda maupun dalam satu agama,
mencerminkan pengaruh konteks sosial dan pemahaman individu. Walaupun demikian,
esensi agama tetap berfokus pada pencarian makna hidup dan hubungan dengan Yang
Maha Kuasa.

IlImu pengetahuan dalam Islam memiliki akar yang kuat pada ajaran agama, dengan
Al-Qur'an dan sunnah Nabi sebagai sumber pedoman. Para filsuf Muslim seperti al -Kindi,
Al-Farabi, dan Ibnu Sina melihat ilmu pengetahuan dan filsafat sebagai sarana untuk
memahami esensi kehidupan dan eksistensi manusia. Istilah "ilmu™ mencakup usaha
manusia untuk mengungkap misteri alam melalui teori-teori yang teruji. llmu
pengetahuan, yang berbeda dari pengetahuan umum, memiliki kategori utama seperti
etika, estetika, dan logika, dan memainkan peran penting dalam membentuk pemahaman
manusia terhadap alam semesta.

Filsafat, sebagai pencarian kebenaran, berupaya menjawab pertanyaan mendasar
tentang eksistensi dan realitas. Meskipun awalnya menyatu dengan ilmu pengetahuan,

filsafat berkembang menjadi disiplin yang lebih luas, mencakup ontologi, epistemologi,

389


https://ijurnal.com/1/index.php/jipk

Jurnal
Inovasi Pendidikan Kreatif

Volume 5, Nomor 4
https://ijurnal.com/1/index.php/jipk 1 Desember 2024

dan aksiologi. Filsafat mengkaji realitas melalui metode berpikir yang sistematis, logis,
dan mendalam. Hubungan erat antara agama, filsafat, dan ilmu pengetahuan
menunjukkan bahwa ketiganya saling berinteraksi dan berperan penting dalam
membentuk pandangan hidup manusia serta pemahaman mereka tentang dunia dan
kehidupan (Kurnia Muhajarah & Muhammad Nuglir Bariklana, 2021).

Filsafat Wujudiyah

Wacana wiijud merupakan salah satu topik utama dalam filsafat Islam dan sufisme
di Nusantara, melibatkan tokoh-tokoh seperti Ibnu Sina, Mulla Sadra, Hamzah Fansuri,
dan Syamsuddin al-Sumatrani. Dalam filsafat Islam, para filsuf memperdebatkan konsep
wijad, di mana lbnu Sina melihatnya sebagai dasar realitas yang bersifat plural,
sementara Mulla Sadra memandang wiijid sebagai satu entitas dengan berbagai
tingkatan. Mulla Sadra menjelaskan bahwa wiijiid terdiri dari dua bagian utama: Wajib
al-Wgjid, yaitu Tuhan yang merupakan sebab dari segala sesuatu dan tidak bergantung
pada entitas lain, serta mumkin al-wijtd, yaitu makhluk yang bergantung pada Tuhan
untuk eksistensinya. Meski wiijiid terdiri dari beberapa bagian, menurut Mulla Sadra,
wijad tetap bermakna satu karena Tuhan dan makhluk sama-sama ada dalam realitas

Pandangan ini berbeda dengan Ibnu Sina, yang berpendapat bahwa wiijud bersifat
plural karena terdapat perbedaan kualitas antara Tuhan dan makhluk. lIbnu Sina setuju
bahwa Tuhan tidak membutuhkan apa pun di luar diri-Nya, sedangkan makhluk
bergantung pada entitas lain, sehingga wiijid memiliki makna yang berbeda antara Tuhan
dan makhluk.

Pandangan para filsuf ini kemudian direspon oleh sufi Nusantara, seperti Hamzah
Fansuri, yang menyatakan bahwa wiijiid adalah dasar dari segala entitas. Menurutnya,
tanpa wijud, eksistensi Tuhan, manusia, dan malaikat tidak bisa dikenali dalam realitas.
Hamzah Fansuri menisbatkan wiijid hanya kepada Tuhan, yang dipandang sebagai
sumber dari segala keberadaan. Makhluk, menurutnya, hanyalah manifestasi dari Tuhan,
dan keberadaan makhluk bergantung pada wijiid Tuhan, seperti ombak yang bergantung
pada lautan. Segala sesuatu akhirnya kembali kepada Tuhan, sebagaimana ombak

kembali ke laut.

390


https://ijurnal.com/1/index.php/jipk

Jurnal
Inovasi Pendidikan Kreatif

Volume 5, Nomor 4
https://ijurnal.com/1/index.php/jipk 1 Desember 2024

Pandangan Hamzah Fansuri dan Mulla Sadra menunjukkan adanya keselarasan
dalam memahami konsep wijjiid, baik dalam filsafat Islam maupun tasawuf Nusantara,
dengan keduanya sepakat bahwa wijud merupakan pembahasan penting dalam
peradaban ilmu pengetahuan. Penelitian ini bertujuan untuk menelaah hubungan
pemikiran antara Hamzah Fansuri dan Mulla Sadra mengenai konsep wiijiidiyyah melalui
kajian pustaka (ldin, 2022).

Filsafat wujudiyah memiliki beberapa kesimpulan utama. Pertama, Tuhan
dipersepsikan oleh umat Muslim sebagai Pencipta dan Pengatur alam, yang Mahakaya,
Mahasempurna, tak terbatas, serta tidak bergantung pada apa pun. Kedua, alam, dalam
seluruh keberadaannya, bergantung sepenuhnya kepada Tuhan. Tanpa wujud Tuhan,
alam tidak akan ada, sehingga alam secara esensial membutuhkan Tuhan dalam
penciptaan dan keabadiannya. Ketiga, Ibn Sina membedakan antara Wajib al-Wujud
(wujud yang niscaya) dan wujud kontingen (wujud yang mungkin). Menurutnya, wujud
kontingen tidak dapat ada tanpa Wajib al-Wujud, karena keberadaannya bersifat majasi
atau sekadar bayangan. Sementara Wajib al-Wujud adalah hakikat wujud yang
sebenarnya. Terakhir, hakikat wujud yang sempurnadan tidak bergantung pada yang lain
adalah milik Wajib al-Wujud, sedangkan manifestasi wujud yang lain adalah terbatas,
bergantung, dan hanya merupakan bayangan dari wujud sejati. Pertanyaan mengenai
mengapa Wajib al-Wujud tetap sebagai Sebab Pertama tidak relevan, karena hakikat
wujud itu sendiri adalah kesempurnaan, ketidakbergantungan, dan sumber segala
keberadaan (Adenan, 2019).

D. KESIMPULAN

AL-Qur’an sebagai sumber inspirasi filsafat dakwah memberikan panduan yang
menekankan penggunaan akal dan hati dalam menyampaikan ajaran islam.
Menggabungkan unsur keimanan dengan dorongan untuk berpikir kritis dan logis. Al-
qur’an tidak hanya menjadi pedoman dalam aspek spiritual, tetapi juga memberikan
kerangka berpikir rasional. Dengan inspirasi Al-Qur’an, filsafat dakwah juga
menggabungkan rasionalitas dengan tuntutan wahyu dalam menghadapi realitas
kehidupan dan tantangan intellektual. Dengan demikian, dakwah dalam perspektif

Qur’ani berperan sebagai sarana pencerahan dan pendidikan yang mendorong umat untuk

391


https://ijurnal.com/1/index.php/jipk

Jurnal
Inovasi Pendidikan Kreatif

Volume 5, Nomor 4
https://ijurnal.com/1/index.php/jipk 1 Desember 2024

beriman dengan pemahaman yang teguh, dan tetap merujuk pada Al-Qur’an sebagai

pedoman.

DAFTAR PUSTAKA

Adenan, A. (2019). FILSAFAT WUJUDIYAH (Perspektif Mu’tazilah, Filsuf Islam dan
Alquran). Al-Hikmah: Jurnal Theosofi Dan Peradaban Islam, 1(2).
https://doi.org/10.51900/alhikmah.v1i2.4844

agus. (2021). Filsafat Dalam Tinjauan Al-Qur’an. STAI Darul Dakwah, Ddi.
http://dx.doi.org/10.31219/0sf.io/hrmw8

Al Quran sebagai Sumber Inspirasi_Filsaf. (n.d.).

Haromaini, A. (2019). MANUSIA DAN KEHARUSAN MENCARI TAHU (Studi Relasi
Manusia, Al-Qur’an dan Filsafat). Jurnal Penelitian Dan Karya llmiah, 18(2), 202—
215. https://doi.org/10.33592/pelita.v18i2.50

Idin, T.R. (2022). HAMZAH FANSURI DAN MULLA SADRA keberadaan entitas yang
tidak membutuhkan eksistensi entitas lain di. Kanz Philosophia : A Journal for
Islamic Philosophy and Mysticism, 8(1), 49-74.

Kurnia Muhajarah, & Muhammad Nugqlir Bariklana. (2021). Agama, Ilmu Pengetahuan
Dan Filsafat. Jurnal Mu’allim, 3(1), 1-14.
https://doi.org/10.35891/muallim.v3i1.2341

Musthofa, Q. (2021). Al-Qur’an dan Filsafat [Imu Pengetahuan: Studi Pemikiran Nidhal
Guessoum. An-Nur: Jurnal Studi Islam, 13(1), 60.
https://jurnalannur.ac.id/index.php/An-Nur/article/view/103

Muzakir, K., Aqlima, C. N., Simbolon, T., Agusrian, K., & Dongoran, R. (2024). Filsafat
sebagai Dasar Perkembangan [lmu Pengetahhuan. Jurnal limiah Nusantara, 1(4),
218-229.

Penelitian, J., & Pendidikan, 1. (2022). A/- qur ’an sebagai sumber tekstual filsafat islam.
1,210-214.

Rahmat, E. (2018). Kajian Tentang Prinsip Dasar Dan Metode Berfikir Dalam Filsafat
Dakwah Yang Diturunkan Dari Al-Qur’an. Kajian Tentang Prinsip Dasar Dan

392


https://ijurnal.com/1/index.php/jipk

Jurnal
Inovasi Pendidikan Kreatif

Volume 5, Nomor 4
https://ijurnal.com/1/index.php/jipk 1 Desember 2024

Metode Berfikir Dalam Filsafat Dakwah Yang Diturunkan Dari Al-Qur’an, 3, 27—
43.

Widoyo, A. F. (2022). Hermeneutika Filsafat Dakwah. Mamba’ul "Ulum, 18(1), 61-66.
https://doi.org/10.54090/mu.58

Kementrian Agama, (2022). Tinjauan Al-Qur'an dan terjemahannya

Abdul Basit, (2017). Filsafat Dakwah (Wacana Al-Qur'an Tentang Filsafat).

Asep Shodiqin, (2021). Pengantar Filsafat Dakwah Pendekatan Baru (Epistemologi
Kajian Dakwah).

393


https://ijurnal.com/1/index.php/jipk

